
© 2024. Fabrício Cesar da Costa Rodrigues, Risonete Santiago da Costa & Estefane de Souza Reis Tembé. This research/ 
review article is distributed under the terms of the Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 4.0 International (CC BY-NC-ND 4.0). 
You must give appropriate credit to authors and reference this article if parts of the article are reproduced in any manner. 
Applicable licensing terms are at https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/. 

 
 

 
  

 

Decolonial Indigenous Education: Contribution to Ethnic-Racial and 
Intercultural Education 

 By Fabrício Cesar da Costa Rodrigues, Risonete Santiago da Costa                                                      
& Estefane de Souza Reis Tembé 

Universidade da Amazônia 

Abstract- The purpose of this study is to reflect on some issues of intercultural and decolonial education, 
based on the Latin American decolonial thought that, in this research, since 2017 until the present day, 
has been developing in the villages of the Indigenous Territory of Alto Guamá River (TIARG), in Santa 
Luzia do Pará, and the Karipuna People, located in the Uaçá Indigenous Territory, Oiapoque County, 
Amapá State. This article was constructed from an ethnographic research and field expeditions carried 
out with indigenous teachers and students, both in the village of São Pedro and in the school of the 
village Frasqueira, Tembé Tenetehara people, and in the village Manga, in the Uaçá Indigenous Land, 
Karipuna people, with the objective of presenting a proposal for ethnic-racial decolonial education. 
Inserting ethnic-cultural diversity in indigenous intercultural education is a major challenge. In this regard, 
it is an opportunity to think about ethnic-racial education, that is, to present a critical conception, re-
signifying eurocentric positions regarding to the situation of ethnic-racial relations in Brazil. The 
intervention of ethnic-racial practice and interculturality in pedagogical practice enables different types of 
knowledge and establishes a relationship of equality, dialogue and respect. 

Keywords: decolonial education. interculturality. ethnic-racial. equality. 

GJHSS-G Classification: LCC: LC1099.5.B6, LC3705 

 

DecolonialIndigenousEducationContributiontoEthnicRacialandInterculturalEducation                                                            
       

  
          

                                                                                                                                                                                     

  

Global Journal of HUMAN-SOCIAL SCIENCE: G 
Linguistics & Education  
Volume 24 Issue 6 Version 1.0 Year 2024 
Type: Double Blind Peer Reviewed International Research Journal
Publisher: Global Journals 
Online ISSN: 2249-460x & Print ISSN: 0975-587X    

    Strictly as per the compliance and regulations of:



 

Decolonial Indigenous Education: Contribution to 
Ethnic-Racial and Intercultural Education 

Educação Decolonial Indígena: Contribuição à Educação Étnico-Racial e Intercultural 
(Povo Tembé – Santa Luzia – Pará e Povo Karipuna – Oiapoque-Macapá) 

Fabrício Cesar da Costa Rodrigues 
α, Risonete Santiago da Costa 

σ
 & Estefane de Souza Reis Tembé 

ρ

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 

 

Resumo-

 

A proposta deste estudo é trazer para a reflexão 
algumas questões da educação intercultural e decolonial, 
tendo como fundamento o pensamento decolonial latino-
americano que, nesta pesquisa, desde 2017 até os dias 
atuais, vem se desenvolvendo nas aldeias do Território 
Indígena do Alto Rio Guamá (TIARG), em Santa Luzia do Pará, 
e do Povo Karipuna, situado na Terra Indígena

 

Uaçá, 
Município de Oiapoque, Estado do Amapá. Este artigo foi 
construído a partir de uma pesquisa etnográfica e de 
expedições em campo realizadas com professores e alunos 
indígenas, tanto na aldeia São Pedro quanto na escola da 
aldeia Frasqueira, povo Tembé Tenetehara, e na aldeia 
Manga, na Terra Indígena Uaçá, povo Karipuna, com o 
objetivo de apresentar uma proposta

 

de educação decolonial 
étnico-racial. Inserir a diversidade étnico-cultural na educação 
intercultural indígena se constitui em um grande desafio. A 
este respeito, trata-se de uma oportunidade para pensar uma 
educação étnico-racial, ou seja, apresentar uma concepção 
crítica, ressignificando posicionamentos eurocêntricos em 
relação à situação das relações étnico-raciais no Brasil. A 
intervenção da prática étnico-racial e da interculturalidade no 
fazer pedagógico possibilita os diferentes tipos de 
conhecimentos e estabelece uma relação de igualdade, de 
diálogo e respeito.

 

Palavras-chave:

 

educação decolonial. interculturalidade. 
étnico-racial. igualdade.

 

Abstract-

 

The purpose of this study is to reflect on some issues 
of intercultural and decolonial education, based on the Latin 
American decolonial thought that, in this research, since 2017 

until the present day, has been developing in the villages of 
the Indigenous Territory of Alto Guamá River (TIARG), in Santa 
Luzia do Pará, and the Karipuna People, located in the Uaçá 
Indigenous Territory, Oiapoque County, Amapá State. This 
article was constructed from an ethnographic research and 
field expeditions carried out with indigenous teachers and 
students, both in the village of São Pedro and in the school of 
the village Frasqueira, Tembé Tenetehara people, and in the 
village Manga, in the Uaçá Indigenous Land, Karipuna people, 
with the objective of presenting a proposal for ethnic-racial 
decolonial education. Inserting ethnic-cultural diversity in 
indigenous intercultural education is a major challenge. In this 
regard, it is an opportunity to think about ethnic-racial 
education, that is, to present a critical conception, re-signifying 
eurocentric positions regarding to the situation of ethnic-racial 
relations in Brazil. The intervention of ethnic-racial practice and 
interculturality in pedagogical practice enables different types 
of knowledge and establishes a relationship of equality, 
dialogue and respect. 
Keywords: decolonial education. interculturality. ethnic-
racial. equality. 

I. Introdução 

ste estudo pretende trazer para reflexão algumas 
questões de educação intercultural e decolonial, 
tendo como fundamento o pensamento 

decolonial latino-americano que, nesta pesquisa, desde 
2017 até os dias atuais, vem se desenvolvendo nas 
aldeias do Território Indígena do Alto Rio Guamá 
(TIARG), em Santa Luzia do Pará, e do Povo Karipuna, 
situado na Terra Indígena Uaçá, Município de 
Oiapoque, no Estado do Amapá. Além disso, trata-se 
de uma oportunidade para pensar uma educação 
étnico-racial, ou seja, apresentar uma concepção 
crítica, ressignificando posicionamentos eurocêntricos 
em relação à situação das relações étnico-raciais no 
Brasil. 

É necessário compreender que a escola não 
apenas produz e socializa conhecimentos; ela produz 
experiências e saberes cotidianos que vão integrando 
os povos indígenas a uma lógica de sociedade 
multiétnica. A escola deve partir para o enfrentamento 
de oposição a uma proposta de educação hegemônica, 
no que se refere à reprodução de uma visão positivista 
e eurocêntrica que foi no passado e ainda é produtora 
de múltiplas desigualdades.  

E 

G
lo
ba

l 
Jo

ur
na

l 
of
 H

um
an

-S
oc

ia
l 
Sc

ie
nc

e 
( 
G
 )
 X

X
IV

 I
ss
ue

 V
I 
V
er
si
on

 I
 

 Y
ea

r 
20

24

13

© 2024 Global Journals

Author α: Licenciado e Bacharel em Geografia pela Universidade 
Federal do Pará (UFPA). Pedagogo formado pela Universidade da 
Amazônia (UNAMA). Especialista em Currículo e Avaliação na 
Educação Básica pela Universidade do Estado do Pará (UEPA). Mestre 
em Gestão de Recursos Naturais e Desenvolvimento Local na 
Amazônia pelo Núcleo de Meio Ambiente da Universidade Federal do 
Pará (NUMA/UFPA). Consultor pedagógico do Povo Tembé no 
Território Indígena do Alto Rio Guamá (TIARG) e Tomé-Açu. Belém, 
Pará. e-mails: fabmissionufpa@gmail.com, fabtembe@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/7801106680318760
Author σ: Doutoranda do Programa de Pós-Graduação em Educação 
da Universidade Nove de Julho (UNINOVE), Mestra em Educação 
Agrícola, Licenciada-Bacharel em Geografia, Licenciada Plena em 
Pedagogia, Pedagoga do Instituto Federal do Amapá (IFAP) e 
professora da rede pública do Estado do Amapá.
e-mail: risonete.costa@ifap.edu.br
Author ρ: Acadêmica do Curso de Pedagogia do Centro Universitário 
Leonardo da Vinci (UNIASSELVI). Professora de educação infantil da 
Escola Indígena Estadual de Ensino Fundamental e Médio anexo 
Rufino Romão, na Aldeia Frasqueira. Capitão Poço, Pará. 
e-mail: tembedy7@gmail.com 
http://lattes.cnpq.br/0597923532188453



 

A escola indígena tem que ser vista como uma 
instituição primordial e necessária, sendo capaz de 
justificar a sua existência na aspiração de que ela possa 
contribuir com suas lutas mais amplas. Tudo isso 
pressupõe uma educação que seja capaz de reprimir a 
desigualdade, de reivindicar direitos, conquistas e de 
ressignificar seus valores culturais. Em meio a esse 
cenário no Brasil, temos algumas experiências de 
decolonizar a educação formal, a exemplo do 
movimento negro, quilombola e indígena, que pleiteiam 
e admitiram formas diferenciadas de educação que 
representem suas reais perspectivas e pautas de lutas. 
Tem como característica também promover uma 
educação de acordo com a realidade dos países 
periféricos e das classes inferiorizadas.  

Este artigo foi construído a partir de pesquisa 
etnográfica e de expedições em campo realizadas com 
professores e alunos indígenas, tanto na aldeia São 
Pedro quanto na escola da aldeia Frasqueira, povo 
Tembé, e na aldeia Manga, na Terra Indígena Uaçá, 
povo Karipuna, com o objetivo de apresentar uma 
proposta de construção educacional decolonial étnico-
racial. 

A abordagem sobre as relações étnico-raciais 
analisa como o sistema educacional desenvolveu a sua 
práxis profissional ao relacionar-se com seus 
educandos, tidos como afrodescendentes. A matriz 
cultural brasileira recebeu uma ideologia europeia 
dominante, com o propósito de omitir as origens 
indígenas e africanas. Assim, a ideologia europeia 
constrói uma concepção educacional desconexa e 
incoerente com a formação educacional brasileira numa 
comunidade multirracial e pluriétnica.  

O tema central do presente estudo foi pautado 
a partir das seguintes questões: Quais princípios 
pedagógicos devem fundamentar uma educação 
decolonial e do currículo diferenciado para os dois 
povos em estudo? Quais concepções da 
interculturalidade crítica devem nortear o contexto da 
diversidade étnico-cultural adequada às escolas 
indígenas?  

Tal concepção implica a necessidade de uma 
formação docente intercultural “[...] a partir de 
referências pessoais e coletivas, simbólicas e materiais 
e que se encontra inserido em vários processos 
socializadores e formadores que extrapolam a 
instituição escolar” (GOMES; SILVA, 2011, p. 17).  

As práticas pedagógicas decoloniais têm por 
finalidade instigar uma reflexão crítica da realidade e 
possibilitar uma trajetória de mudanças em uma 
perspectiva pedagógica voltada para a educação 
escolar indígena onde a tendência é inovar o processo 
educativo sob múltiplos sentidos, em um viés 
multicultural, além de garantir suas tradições pelos 
professores indígenas. A criação da Lei nº 10.639/2003 

foi uma importante conquista, ao estabelecer uma meta 
jurídica para esta modalidade de práticas. 

Ao abordar essa situação, a escola indígena 
deve partir para o enfrentamento de oposição a uma 
proposta de educação hegemônica, no que se refere à 
reprodução de uma visão positivista e eurocêntrica que 
foi no passado e ainda é produtora de múltiplas 
desigualdades. Trabalhar na sala de aula a diversidade 
étnico-cultural na educação indígena se constitui uma 
construção metodológica necessária, cuja dimensão 
educativa está inserida nas atividades diversificadas 
nas escolas das aldeias, nos planejamentos 
pedagógicos dos professores, na pesquisa da cultura e 
de dados sobre a comunidade.  

A prática docente deve ser entendida no 
âmbito sociocultural, de acordo com suas 
particularidades, a partir de intervenções a serem 
realizadas em sala de aula sobre a ideia de raça, sobre 
o racismo, sobre as desigualdades raciais no Brasil da 
diversidade.  

Vale ressaltar que os professores indígenas das 
disciplinas de História e Geografia, a partir de 
conteúdos específicos, podem trabalhar sob o enfoque 
da educação indígena e do negro e das relações 
étnico-raciais com seus alunos, assim como preveem 
também as diretrizes curriculares das outras disciplinas. 
Os livros didáticos, no entanto, apresentam, de forma 
superficial, a questão das relações étnicos-raciais, 
sendo necessário, a partir de uma análise e reflexão 
crítica, buscar alternativas que possibilitem uma 
abrangência maior da educação indígena e da 
complexidade cultural do Brasil. 

Ressalta-se ainda que, de acordo com os 
estudos da genética moderna, não existe uma base 
científica coerente sobre a existência de raças entre a 
humanidade, pois se criou um certo padrão construído 
pela sociedade e pela cultura de seu tempo, do 
conceito de “etnia” como sendo correlato ao de raça. 
Mesmo apontando um possível desgaste conceitual 
desses termos, a autora afirma que, 

Em geral, reserva-se o termo “raça” para identificações 
baseadas em caracteres físicos como a cor da pele, e o 
termo “etnia” para identificações baseadas em caracteres 
supostamente mais culturais, tais como religião, modos de 
vida, língua etc. (SILVA, 2009, p. 100). 

Nesse sentido, o termo raça é vazio em seu 
sentido, reportando-se às heranças do século XVIII e 
XIX, que justificaram as teorias racistas e adotaram uma 
política do branqueamento. 

De modo geral, tais considerações se 
intensificam em várias dimensões de aportes 
pedagógicos como a reconstrução de estratégias 
organizacionais, mudanças nos currículos e nas 
práticas de ensino, a fim de impulsionar grandes 
transformações   no   combate   ao  racismo  no  âmbito  

Decolonial Indigenous Education: Contribution to Ethnic-Racial and Intercultural Education

G
lo
ba

l 
Jo

ur
na

l 
of
 H

um
an

-S
oc

ia
l 
Sc

ie
nc

e 
( 
G
 )
 X

X
IV

 I
ss
ue

 V
I 
V
er
si
on

 I
 

 Y
ea

r 
20

24

14

© 2024 Global Journals



 

institucional. Buscar recursos didáticos disponíveis e 
fomentar uma educação multicultural e inclusiva é 
importante para a educação básica. A aplicabilidade da 
pedagogia decolonial é desenvolvida através de sua 
práxis, que, segundo as considerações de sua criadora, 
a argentina Catherine, Walsh (2013, p. 28), pode ser 
compreendida como: 

Práticas que abrem caminho e condições radicalmente 
‘outras’ de pensamento e re e insurgimento, levantamento e 
edificação, práticas entendidas pedagogicamente – 
práticas como pedagogias que por sua vez fazem 
questionar a razão única da modernidade ocidental e o 
poder colonial ainda presente desligando-se deles. 

Para decolonizar a educação indígena, é 
necessário construir uma educação autônoma, 
considerando todas as formas de saberes e 
conhecimentos e, sobretudo, como pensar a educação 
com a participação da comunidade, em uma 
perspectiva educativa que considere as necessidades, 
suas tradições e suas perspectivas de interpretação 
simbólica do mundo tanto do povo indígena Tembé e 
Karipuna, que oferecem possibilidades de propor 
outros conhecimentos e cosmovisões que vão muito 
além da transmissão do saber escolar do branco e do 
modelo escolar dominante. A escola é um local 
significativo para esse processo de construção de 
valores multiculturais e também de questionamentos 
das relações étnico-raciais baseadas em atitudes 
preconceituosas e do exercício da cidadania. Nesta 
perspectiva, o professor comprometido com a 
decolonialidade questiona e propõe mudanças nas 
relações pedagógicas e dinamiza o seu compromisso 
com a emancipação política contra toda forma de 
opressão historicamente construída. 

A partir dessas questões, busca-se também 
compreender a valorização da existência dos saberes 
que a tradição oral representa na sociedade indígena 
que deve ser também mantido no espaço da sala de 
aula. Ainda que de maneira muito pouco difundida, a 
tradição oral deve ser utilizada como veículo de 
saberes, sendo adaptada e recriando-se no contexto 
das disciplinas do currículo escolar.  

Compreende-se que tal conhecimento está 
sendo paulatinamente esquecido nos territórios 
indígenas, precisando ser trabalhado de forma 
interdisciplinar. Neste sentido, há a possibilidade de 
construir ações educativas significativas onde os 
aspectos da valorização da cultura indígena sejam 
ressignificados em novos conteúdos escolares. Como 
devem ser trabalhados os temas transversais a que se 
referem os Parâmetros Curriculares Nacionais nesse 
contexto? Sabe-se que, no geral, os conteúdos 
transmitidos em sala de aula asseguram apenas parte 
do aprendizado dos alunos, que deve ser 
complementado com outros saberes próprios da 
cultura.  

Nesse sentido, as escolas nas aldeias Tembé e 
do Povo Karipuna não têm tido uma adequação 
pedagógica e curricular que possa levar em 
consideração a diversidade de ritmos, de uma práxis 
intercultural crítica em sala de aula. Essas identidades 
indígenas são marginalizadas pelas políticas 
educacionais nas imposições “normativas”. Tal 
negação reforça o problema do racismo na educação.   

A escola formal, tal como se estabeleceu, tem 
deixado a desejar no seu processo de ensino e 
aprendizagem, na questão da formação de cidadãos 
críticos. É por esse motivo que é necessário dar vida à 
escola indígena e a novas experiências tendo uma 
visão antropológica de educação onde a escola se 
adeque às necessidades da comunidade e suas 
relações com a diversidade de saberes.   

II. Questões Étnico-Raciais na 
Educação Indígena Intercultural 

Esta abordagem traduz um esforço de 
compreender os contextos das questões étnico-raciais, 
bem como alguns conceitos sobre interculturalidade e 
preconceito, enfatizando que o diferente deve ser 
tratado com coerência dentro da igualdade. A formação 
dos professores, no bojo da Lei nº 10.639/2003, tem 
sido analisada e discutida nas duas escolas das duas 
aldeias indígenas em estudo, onde os professores e 
todos os envolvidos na educação devem, segundo Dias 
e Porto (2010, p. 50), 

[...] adquirir, na sua formação, capacidade para lidar com 
as diversidades socioculturais na escola, visando à 
superação dos processos discriminatórios e de exclusão 
social, e consequentemente, à promoção de inclusão, é 
possível fazer uma aproximação qualificada entre a 
Educação em Direitos Humanos e a formação do 
Pedagogo. 

Penso que a mediação entre formação, 
processo educacional indígena e interculturalidade faz 
parte de uma única construção, capaz de promover 
discussões e novas posturas para uma educação 
diferenciada. 

A concepção de interculturalidade assume 
múltiplas caracterizações, mas, de modo geral, “[...] 
traz a ideia de inter-relação, diálogo e troca entre 
culturas diferentes e supõe a coexistência da 
diversidade como riqueza” (PALADINO; ALMEIDA, 
2012, p. 16), ou seja, um tratamento igualitário das 
culturas sem sobreposições. A interculturalidade 
pressupõe a existência de múltiplas formas de culturas 
que convivem juntas, o que nos proporciona a 
diversidade.  

Apesar da tentativa das políticas públicas 
educacionais em acabar com os diversos tipos de 
discriminação, o preconceito racial ainda não foi 
resolvido, apresentando maior destaque dentre os 
demais. Isso é fomentado por uma ideologia que impõe 

Decolonial Indigenous Education: Contribution to Ethnic-Racial and Intercultural Education

G
lo
ba

l 
Jo

ur
na

l 
of
 H

um
an

-S
oc

ia
l 
Sc

ie
nc

e 
( 
G
 )
 X

X
IV

 I
ss
ue

 V
I 
V
er
si
on

 I
 

 Y
ea

r 
20

24

15

© 2024 Global Journals



 

a superioridade de um povo, de uma raça, ou mesmo 
de uma cultura sobre outras, demonstrado de diversas 
formas: em nível cultural, religioso, biológico. Não se 
pode escamotear uma historiografia dos povos 
indígenas que possibilita um legado diversificado para a 
construção das relações raciais e de valorização étnica 
de seu pertencimento das identidades. 

Inserir a diversidade étnico-cultural na 
educação intercultural indígena se constitui num grande 
desafio. Tal problemática, na produção teórico-
metodológica educacional, pressupõe uma nova 
concepção de educação e de formação docente. 
Refere-se a uma concepção em que a prática docente 
seja entendida como sujeito sociocultural, isto é, aquele 
que proporciona um autodesenvolvimento face a suas 
experiências no contexto da diversidade. Também é 
importante considerar que os currículos nas escolas 
indígenas não são apenas transmissão de 
conhecimentos; há uma lógica que exclui e seleciona 
determinados conhecimentos no âmbito da sociedade, 
utilizada por grupos hegemônicos que produzem 
identidades e diferenças.  

Dessa forma, o componente curricular deve ser 
reconstruído segundo o contexto dos grupos sociais e 
culturais dos povos Tembé e Karipuna. Um currículo de 
uma escola indígena, articulado com as concepções 
das relações étnico-raciais, deve estar atrelado aos 
estudos dos saberes culturais, da língua materna, da 
ancestralidade dos povos indígenas.  

Entende-se que os principais resultados 
apontaram que, ao desconsiderar os saberes culturais 
indígenas, por sua vez, a escola do não indígena 
manipula e reforça a opressão dos grupos sociais 
subalternos e reproduz a colonialidade com a noção de 
conhecimentos superiores e inferiores. Por conta disso, 
vários povos indígenas passaram a se organizar, 
ampliar e melhorar as demandas por uma concepção 
de educação inovadora, específica, diferenciada e 
bilíngue, bem como os processos de ampliação de 
formação inicial e continuada de professores.  

III. Uma Pedagogia Decolonial na 
Perspectiva da Interculturalidade e 
do Pensamento Decolonial Latino-

Americano 

Entende-se que a discussão sobre a educação 
para a diversidade e interculturalidade é algo 
necessário, tanto para a sociedade quanto para a 
escola contemporânea, educação essa a ser debatida 
e discutida, criando novas possibilidades de construção 
de conhecimentos e de uma intensa participação de 
todos os envolvidos com a educação. É importante 
fundamentar um amplo consenso no cenário 
educacional e provocar novas reflexões no corpo 
docente acerca desses conceitos já utilizados, 

tencionando para problematizar o que vem sendo 
realizado (NUNES, 2017). 

Pensando assim, há uma urgência no 
surgimento de novas práticas na educação étnico-racial 
e consolidação da iniciativa de projeto decolonial do 
conhecimento e das estruturas de poder, 
respectivamente (MIGNOLO, 2003, 2005; QUIJANO, 
2005), além da necessidade de uma prática 
pedagógica sob a perspectiva de interculturalidade 
crítica (WALSH, 2001, 2005, 2007).  

Na concepção de Quijano (2005), trata-se de 
uma questão complexa que afeta o cotidiano das 
escolas e o trabalho dos professores. Sobre as 
questões étnico-raciais, vale ressaltar que,  

Na América, a ideia de raça foi uma maneira de outorgar 
legitimidade às relações de dominação impostas pela 
conquista. [...] Historicamente, isso significou uma nova 
maneira de legitimar as já antigas ideias e práticas de 
relações de superioridade/inferioridade entre dominantes e 
dominados. Desde então demonstrou ser o mais eficaz e 
durável instrumento de dominação social universal. 
(QUIJANO, 2005, p. 118). 

Quijano explicita que o conceito de raça é uma 
abstração, uma invenção que nada tem a ver com 
processos biológicos. É no século XVI que se cria a 
união entre cor e raça, e mais, esse conceito, para o 
autor, exerce papel fundamental no desenvolvimento do 
capitalismo moderno a partir do século XIX (OLIVEIRA; 
CANDAU, 2010). Entende-se que a escola precisa 
averiguar criticamente tais abstrações e seus 
significados e, consequentemente, a prática docente, 
articulada com a especificidade de cada disciplina, 
para ressignificar o foco dessa discussão. Segundo 
Oliveira e Candau (2010, p. 20), 

Além disso, esse conceito operou a inferiorização de 
grupos humanos não-europeus, do ponto de vista da 
produção da divisão racial do trabalho, do salário, da 
produção cultural e dos conhecimentos. Por isso, 
Quijano fala também da colonialidade do saber, 
entendida como a repressão de outras formas de 
produção de conhecimento não-europeias, que nega 
o legado intelectual e histórico de povos indígenas e 
africanos, reduzindo-os, por sua vez, à categoria de 
primitivos e irracionais, pois pertencem a “outra raça”. 

Walter Mignolo (2005), nessa pauta de reflexão, 
vai considerar que as ciências humanas, legitimadas 
pelo Estado, cumpriram papel fundamental na invenção 
do outro. Pode-se afirmar, ainda segundo o mesmo 
autor, que o discurso da história do pensamento 
europeu é, de um lado, a história da modernidade 
europeia e, de outro, a história silenciada da 
colonialidade europeia.  

A escola, nesse contexto de complexidades em 
uma sociedade desigual e racista que se transforma 
rapidamente, tem que demonstrar habilidades diante 
das relações que compõem o exercício do poder, 

Decolonial Indigenous Education: Contribution to Ethnic-Racial and Intercultural Education

G
lo
ba

l 
Jo

ur
na

l 
of
 H

um
an

-S
oc

ia
l 
Sc

ie
nc

e 
( 
G
 )
 X

X
IV

 I
ss
ue

 V
I 
V
er
si
on

 I
 

 Y
ea

r 
20

24

16

© 2024 Global Journals



 

assumindo o compromisso de respeitar as diferenças e 
cumprir seu papel social na construção de uma 
sociedade justa, igual e solidária. 

Para Moreira e Candau (2003), a escola sempre 
teve dificuldade em lidar com a pluralidade e a 
diferença. Tende a silenciá-las e aniquilá-las. Seguir os 
padrões da escola regular, com a homogeneização e 
na busca pela “normalização”, acaba negando as 
questões das diferenças. Faz-se necessário que o 
sistema de ensino seja reestruturado e que as escolas 
trabalhem a partir de uma nova cultura, concretizada 
através de ações articuladas e com a participação 
direta de todos. 

Como pensar numa educação diferenciada, já 
que existem 210 sociedades indígenas hoje no Brasil, 
constituídas de tradições culturais singulares, 
experimentando contextos históricos distintos? Desse 
modo, a escola indígena deve ser concebida nas 
pretensões e necessidades de cada povo indígena.  

Como se sabe, as diferenças culturais se 
deparam com questões desafiadoras, tanto para as 
sociedades quanto para as escolas na atualidade, e em 
particular para as práticas pedagógicas dentro de 
determinadas relações sociais. Nesse sentido, podem-
se destacar algumas: questões de gênero, sexualidade, 
relações étnico-raciais, conflitos entre igualdade e 
diferenças e direitos humanos.  

O papel da escola na atualidade é também de 
compreender essa diversidade com atitudes que 
favoreçam a produção e a ressignificação dos saberes 
e dos conhecimentos dos diferentes grupos culturais. 
Vale ressaltar que os debates e discussões podem 
favorecer a busca e a luta por justiça social, por 
reconhecimento e por melhores condições humanas  
de vida para todos, indistintamente (SILVA; REBOLO, 
2017, p. 181). O argumento apresentado constitui o 
fundamento norteador da educação que se busca 
atualmente.  

A concepção da colonialidade do ser 
dissemina a ideologia da soberania da identidade 
masculina, heterossexual e branca e, por outro lado, 
menospreza a identidade indígena, negra, feminina, ou 
qualquer classe social que rompe com o paradigma 
prescrito. Dessa forma, as ideias que representam o 
modelo de modernidade são consideradas superiores, 
porque seria a exclusiva forma de produzir 
conhecimentos.  

Tal compreensão explica o ideário de 
“eurocentrismo”, defendido a partir do Iluminismo no 
século XVIII, que atribuiu à Europa o caráter de 
superioridade com relação às demais nações e povos 
(RIBEIRO, 2017). Isso significa dizer que a colonialidade 
do saber é uma atitude eurocêntrica diante do 
conhecimento, que utiliza, a partir do Iluminismo, a ideia 
de que apenas o conhecimento científico e filosófico 
fundamentado por cientistas e pensadores 

excepcionais era considerado autêntico. Entende-se, 
dessa forma, que os conhecimentos subalternos, ao se 
relacionarem com saberes dos antepassados e 
tradições culturais vistas como extravagantes, são 
comprovados como obstáculo epistemológico1

IV. A Pedagogia Decolonial Nas Aldeias 
Indígenas: Considerações e 

Propostas de Trabalho Com o Povo 
Tembé e Karipuna 

 a ser 
superado. 

Partindo dessas considerações, “[...] a não 
existência das organizações sociais, dos saberes, 
experiências e modos de vida que fazem parte dos 
grupos sociais oprimidos pela colonização é produzida 
por uma racionalidade monocultural” (RIBEIRO, 2017, 
p. 46). Assim sendo, compreende-se que a produção 
dessa conjuntura, a partir da concepção monocultural, 
é incorporada pela colonialidade do poder, do saber e 
do ser. 

Para decolonizar a educação indígena, é 
necessário construir uma educação diferenciada, 
considerando todas as formas de saberes e 
conhecimentos ancestrais e socioculturais. Diferentes 
formas culturais de conhecimento devem ser 
valorizadas e poder conviver no mesmo espaço na sala 
de aula, sem a fragmentação do conhecimento e o 
descrédito das experiências dos mais velhos das 
aldeias. Os saberes que partem da vida cotidiana têm 
que passar pelo processo de construção intercultural, 
pois, na perspectiva da educação diferenciada dos 
saberes, toda forma de conhecimento tem algo para 
contribuir na aprendizagem dos alunos.  

Com a conquista do direito à educação 
diferenciada, os povos do campo requerem também, 
por legítimo direito, o reconhecimento de seus saberes 
como formas explicativas do mundo no qual vivem e 
trabalham; têm uma experiência singular com a 
natureza e seus fenômenos. Tudo isso permite 
promover um diálogo que possibilite que o aluno traga 
seus conhecimentos, repertório cultural simbólico, etc., 
para o diálogo e a discussão em sala de aula, sem que 
estes sejam discriminados e não aceitos. A educação e, 
consequentemente, a formação intercultural de 
professores para o campo pressupõem: 

[...] adotar a perspectiva do intercultural como processo de 
diálogo, comunicação entre pessoas ou grupos 
pertencentes a culturas diferentes (nacionalidades, origem 
social, gênero, ocupação, etc.), que promove a integração 
e o respeito à diversidade e permite ao educando 

                                                            
 1

 
Gaston Bachelard (1884-1962), da teoria do racionalismo científico 

durante o século XX, propôs o conceito de obstáculo epistemológico. 
A pesquisa científica seria sempre algo construído que precisa ser 
rigorosamente elaborado; nesse processo, o senso comum é 
semelhante ao obstáculo da realidade.  

Decolonial Indigenous Education: Contribution to Ethnic-Racial and Intercultural Education

G
lo
ba

l 
Jo

ur
na

l 
of
 H

um
an

-S
oc

ia
l 
Sc

ie
nc

e 
( 
G
 )
 X

X
IV

 I
ss
ue

 V
I 
V
er
si
on

 I
 

 Y
ea

r 
20

24

17

© 2024 Global Journals



 

encontrar-se com a cultura do outro sem deixar de lado a 
sua própria [...]. (WALESKO, 2006, p. 27). 

A formação de professores, sob a perspectiva 
intercultural, torna-se inseparável da matriz curricular da 
educação básica, sendo, portanto, um território a ser 
decolonizado, reconhecendo seu modo de vida e suas 
experiências. Os conhecimentos são provenientes, 
quase totalmente, do Ocidente e da ciência moderna. 
Os livros didáticos, que começaram a ser modificados 
a partir, principalmente, da Lei nº 10.639/2003, que 
institui a obrigatoriedade do ensino de história e cultura 
africana e afro-brasileira na educação básica, 
disseminam livremente, por muito tempo, ideias 
estereotipadas dos negros e quilombolas, ignorando as 
mulheres na ciência e na história e outros tipos de 
conhecimento. 

Ao desconsiderar os saberes culturais 
indígenas, a escola manipula e reforça a opressão dos 
grupos sociais subalternos e reproduz a colonialidade 
com a noção de conhecimentos superiores e inferiores. 
“A escola desclassifica os alunos de origem desses 
grupos sociais, não consegue salvar mais do que a 
minoria de alunos-milagre, cujo êxito justifica, 
aparentemente, a relegação e a eliminação da maioria” 
(RIBEIRO, 2017, p. 49).  

A escola é uma instituição extremamente 
classificatória e excludente, porque ao desprezar os 
diferentes conhecimentos populares também exclui os 
que fazem parte dessas culturas. A escola indígena 
precisa combater e questionar esse tipo de exclusão 

que se fundamenta na ideologia de que todos fazemos 
parte da mesma sociedade, “[...] mas, cada um vale, 
conforme a sua origem escolar, seu pertencimento 
étnico e sua condição econômica” (BANIWA, 2013,                       
p. 9).  

Por conta disso, vários povos indígenas 
passaram a se organizar, ampliar e melhorar as 
demandas por uma concepção de educação 
inovadora, específica, diferenciada e bilíngue, bem 
como os processos de ampliação de formação inicial e 
continuada de professores. Por fim, a partir de diálogos 
com os professores e alunos em sala de aula sobre 
esses saberes nas duas etnias em estudo, evidencia-se 
a importância de construir uma escola democrática que 
reconheça, além das imposições da educação formal, e 
permita que o povo indígena participe ativamente de 
uma reflexão crítica e repense a sua educação.  

Nesse sentido, foram propostas, junto aos 
professores indígenas, algumas intervenções na prática 
da interculturalidade e no fazer pedagógico, a partir de 
diferentes tipos de conhecimentos, os quais 
estabelecem uma relação de igualdade, de diálogo e 
respeito à cultura local. As atividades desenvolvidas 
com as crianças do Povo Tembé envolvem jogos 
educativos e didáticos bilíngues relacionando a teoria 
com a prática, levando em consideração o contexto 
cultural peculiar do povo indígena. Isso pressupõe 
respeitar as crianças como produtoras culturais e não 
como meros receptores apáticos da educação 
colonizadora. 

                                                                                                                                  Fonte: Acervo dos autores (2019).
 

Figuras 1, 2, 3: Espaços de sociabilidade com atividades diferenciadas nas aldeias São Pedro e Frasqueira 

Castro-Gómez (2007) exemplifica como em 
uma disputa de diferenças, onde o mais importante não 
é definir qual é o melhor conhecimento, conforme ideias 
preestabelecidas, mas sim fortalecer o diálogo entre 
uma posição, um saber e os outros possíveis. Ao 
considerar uma pedagogia decolonial, a educação 
escolar indígena ou quilombola, baseada na 
interculturalidade, na tradição intercultural e na troca de 
saberes, deve questionar constantemente as formas de 
desumanização, opressão e os padrões de poder que 
encobrem as diferentes formas de saber e de ser. Deve 
levar em conta a diversidade cultural e possibilitar aos 
alunos outras compreensões de mundo e de 

conhecimento, que permitam a reflexão sobre o seu e 
outros contextos (ALVES, 2014).  

A educação escolar indígena, ao promover a 
interculturalidade e partir da relevância dos elementos 
do contexto cultural, considera os educandos como 
sujeitos complexos, carregados de saberes, que 
pertencem a um grupo socialmente excluído, com 
séculos de opressão e marginalização nos currículos 
escolares.  

São sujeitos políticos, pensantes, sociais, 
culturais, com memória sábia de experiências, 
indignação, sujeitos de presente e futuro. A partir de 
novas  diretrizes  pedagógicas, valoriza-se os indígenas  

Decolonial Indigenous Education: Contribution to Ethnic-Racial and Intercultural Education

G
lo
ba

l 
Jo

ur
na

l 
of
 H

um
an

-S
oc

ia
l 
Sc

ie
nc

e 
( 
G
 )
 X

X
IV

 I
ss
ue

 V
I 
V
er
si
on

 I
 

 Y
ea

r 
20

24

18

© 2024 Global Journals



 

não como seres fragmentados e sim como construtores 
de sua própria história de vida e os significados dos 
seus conhecimentos e sua relevância para a educação 
intercultural indígena. 

V. Considerações Finais 

É importante conceber o diálogo de saberes 
nos processos formativos de educadores indígenas. 
Acredita-se que é necessário incluir o conhecimento 
tradicional no currículo das diversas disciplinas, a partir 
de habilidades que diferenciem as separações e os 
contextos de uso entre o tradicional e o científico. 

Os breves dados apresentados neste trabalho, 
sobre as relações étnico-raciais pesquisadas nos povos 
Tembé e Karipuna, revelaram a complexidade de 
dimensões envolvidas no contexto da cultura e no 
modo de aprender. A escola, em vez de ser um lugar 
de “embranquecimento” e de eurocentrismo colonial, 
deve ser um espaço de discussão da história e da 
tradição dos povos indígenas, valorizando as 
referências culturais que devem ser consideradas no 
âmbito da escola indígena, fundamentadas nos 
Parâmetros Curriculares Nacionais (PCN).  

Constatou-se que a formação docente deve 
considerar as experiências anteriores, entendendo os 
professores como autores autônomos na construção de 
uma educação igualitária e intercultural. É necessário 
repensar criticamente os fundamentos da educação 
básica antirracista redefinindo os papéis dos 
professores, da matriz curricular e da educação escolar 
indígena como um todo e criando condições políticas 
para tal. Exige-se um esforço intelectual com todos os 
envolvidos com a educação intercultural indígena, que 
ressignifique a identidade e o educar para as relações 
étnico-raciais com responsabilidade coletiva.  

Assim, a dimensão de saberes é produzida 
pela inquietação e pela crescente relevância dos 
conhecimentos/saberes tradicionais indígenas e pelos 
processos autônomos de aprendizagem, ou seja, de 
uma pedagogia indígena – no fortalecimento de uma 
educação emancipatória e de reconhecimento. 
Ressalta-se a importância dos saberes ancestrais e das 
tradições de cada povo, valorizados na cultura escolar, 
no cotidiano das aldeias, bem como a relevância da 
realidade contextualizada nos vários conteúdos de 
ensino e de diálogos interculturais. 

References Références Referencias 

1. ALVES, E. C. S. “(...) Tem que partir daqui, é da 
gente”: a construção de uma escola “Outra” no 
quilombo do Campinho da Independência, Paraty, 
RJ. 2014. 195 f. Dissertação (Mestrado em 
Educação) – Departamento de Educação, Pontifícia 
Universidade Católica do Rio de Janeiro, Rio de 
Janeiro, 2014. 

2. BANIWA, G. Educação escolar indígena: avanços, 
limites e novas perspectivas. In: REUNIÃO 
NACIONAL DA ANPEd, 36., 29 set. a 2 out. 2013, 
Goiânia, GO. Anais [...]. Goiânia: ANPEd, 2013. 
Disponível em: http://36reuniao.anped.org.br/pdfs_ 
trabalhos_encomendados/gt21_trabalhoencomend
ado_gersem.pdf. Acesso em: 25 fev. 2021. 

3. CASTRO-GÓMEZ, S. Descolonizando la 
universidade. La hybris del punto cero y el                
diálogo de saberes. In: CASTRO-GÓMEZ, S.; 
GROSFOGUEL, R. (org.). El giro decolonial: 
reflexiones para una diversidad epistémica mas allá 
del capitalismo global. Bogotá: Siglo del Hombre 
Editores, 2007. p. 79-93. 

4. DIAS, A. A.; PORTO, R. C. C. A Pedagogia e a 
Educação em Direitos Humanos: subsídios para a 
inserção da temática da Educação em Direitos 
Humanos nos cursos de Pedagogia. In: FERREIRA, 
L. F. G.; ZENAIDE, M. N. T.; DIAS, A. A. (org.). 
Direitos Humanos na Educação Superior: Subsídios 
para a Educação em Direitos Humanos na 
Pedagogia. João Pessoa: Editora Universitária da 
UFPB, 2010. p. 29-63. 

5. GOMES, N. L.; SILVA, P. B. G. O desafio da 
diversidade. Experiências étnico-culturais para a 
formação de professores. 3. ed. Belo Horizonte: 
Autêntica, 2011. 

6. MOREIRA, A. F.; CANDAU, V. M. Educação escolar 
e Culturas: construindo caminhos. Revista Brasileira 
de Educação, Rio de Janeiro, n. 23, p. 156-168, 
maio/ago. 2003. 

7. MIGNOLO, W. Histórias Globais/projetos Locais: 
Colonialidade, saberes subalternos e pensamento 
liminar. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2003. 

8. ______. A colonialidade de cabo a rabo: o 
hemisfério ocidental no horizonte conceitual da 
modernidade. In: LANDER, E. (org.). A colonialidade 
do saber: eurocentrismo e ciências sociais. 
Perspectivas latino-americanas. Buenos Aires: 
Clacso, 2005. p. 71-103. 

9. NUNES, A. C. Por uma pedagogia decolonial e de 
interculturalidade crítica: reflexões e novas ações 
de educação étnico racial, a partir da formação 
continuada de professores de educação infantil. In: 
SIMPÓSIO NACIONAL DE HISTÓRIA-CONTRA OS 
PRECONCEITOS: HISTÓRIA E DEMOCRACIA, 29., 
24 a 28 jul. 2017, Brasília. Anais [...]. Brasília, DF: 
UNB, 2017. Disponível em: https://www.snh2017. 
anpuh.org/resources/anais/54/1491327772_ARQUI
VO_trabalhopesquisaanpuhanne2017.pdf. Acesso 
em: 25 fev. 2021. 

10. OLIVEIRA, L. F.; CANDAU, V. M. F. Pedagogia 
decolonial e educação antirracista e intercultural no 
Brasil. Educação em Revista, Belo Horizonte, v. 26, 
n. 1, p. 15-40, abr. 2010.  

Decolonial Indigenous Education: Contribution to Ethnic-Racial and Intercultural Education

G
lo
ba

l 
Jo

ur
na

l 
of
 H

um
an

-S
oc

ia
l 
Sc

ie
nc

e 
( 
G
 )
 X

X
IV

 I
ss
ue

 V
I 
V
er
si
on

 I
 

 Y
ea

r 
20

24

19

© 2024 Global Journals



 

11. PALADINO, M.; ALMEIDA, N. P. Entre a diversidade 
e a desigualdade: uma análise das políticas 
públicas para educação escolar indígena no Brasil 
dos governos Lula. Rio de Janeiro: LACED/Museu 
Nacional/UFRJ, 2012. 

12. QUIJANO, A. Colonialidade do poder, 
eurocentrismo e América Latina. In: LANDER, E. 
(org.). A colonialidade do poder: eurocentrismo e 
Ciências Sociais Perspectivas Latino americanas. 
Buenos Aires: Clacso, 2005. p. 107-130. Disponível 
em: https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/25913 
82/mod_resource/content/1/colonialidade_do_sabe
r_eurocentrismo_ciencias_sociais.pdf. Acesso em: 
25 fev. 2021. 

13. RIBEIRO, D. Decolonizar a educação é possível? A 
resposta é sim e ela aponta para a educação 
escolar quilombola. Identidade!, São Leopoldo, v. 
22, n. 1, p. 42-56, jan./jul. 2017. 

14. SILVA, T. T. Documentos de identidades: uma 
introdução às teorias do currículo. 3. ed. Belo 
Horizonte: Autêntica, 2009. 

15. SILVA, V. A.; REBOLO, F. A educação intercultural e 
os desafios para a escola e para o professor. 
Interações, Campo Grande, v. 18, n. 1, p. 179-190, 
jan./mar. 2017. 

16. WALESKO, A. M. H. A Interculturalidade no Ensino 
Comunicativo de Língua Estrangeira: um estudo em 
sala de aula com leitura e inglês. 2006. Dissertação 
(Mestrado) – Universidade Federal do Paraná, 
Curitiba, 2006.  

17. WALSH, C. La educación Intercultural en la 
Educación [documento de trabalho]. Lima, Peru: 
Ministerio de Educación, 2001.  

18. ______. Introducion – (Re) pensamiento crítico y 
(de) colonialidad. In: WALSH, C. Pensamiento crítico 
y matriz (de)colonial. Reflexiones latinoamericanas. 
Quito: Ediciones Abya-yala, 2005. p. 13-35. 

19. ______. Interculturalidad y cololiadad del poder: un 
pensamiento e posicionamiento ‘outro’ desde la 
diferencia colonial. In: CASTRO-GOMEZ, S.; 
GROSFOGUEL, R. (org.). El giro decolonial: 
refexiones para una diversidad epistemica más allá 
del capitalismo global. Bogotá: siglo del Hombre 
Editores, 2007. p. 47-62. 

20. ______. Pedagogías Decoloniales. Prácticas 
insurgentes de resistir, (re)existir y (re) vivir. Quito: 
Ediciones Abya-Ayala, 2013. 

 
 

Decolonial Indigenous Education: Contribution to Ethnic-Racial and Intercultural Education

G
lo
ba

l 
Jo

ur
na

l 
of
 H

um
an

-S
oc

ia
l 
Sc

ie
nc

e 
( 
G
 )
 X

X
IV

 I
ss
ue

 V
I 
V
er
si
on

 I
 

 Y
ea

r 
20

24

20

© 2024 Global Journals


	Decolonial Indigenous Education: Contribution to Ethnic-Racial and Intercultural Education
	Author
	Keywords
	I. Introdução
	II. Questões Étnico-Raciais na Educação Indígena Intercultural
	III. Uma Pedagogia Decolonial na Perspectiva da Interculturalidade edo Pensamento Decolonial Latino-Americano
	IV. A Pedagogia Decolonial Nas Aldeias Indígenas: Considerações e Propostas de Trabalho Com o PovoTembé e Karipuna
	V. Considerações Finais
	References Références Referencias

